


★  
Información on line sobre el autor: 

 
https://orcid.org/0000-0003-2612-547X 

 https://eliseoferrer.com/libros/ 
https://eliseoferrer.com/resenyas/ 
https://eliseoferrer.com/articulos/

 

★  
 

Messidor Comunicación 
Madrid - Miami 

 
Maquetación, Diseño y Edición

Eliseo Ferrer es autor, entre otros, del libro: 
EL MITO CRISTIANO, SEGÚN LOS TEXTOS



La Estrella de Oriente: 
Un Desafío Simbólico 

al Determinismo de los 
Astros y los Planetas

— 103 —

Eliseo Ferrer

NUEVA PERSPECTIVA SIMBÓLICA Y CULTURAL (Y NO ASTRAL)  
DE LA ESTRELLA DE BELÉN Y SU ANUNCIO  

DEL NACIMIENTO DEL SALVADOR 



— 104 —

★ 
© Eliseo Ferrer Latre 

Publicado en Figshare 
22 de Diciembre de 2025

Queda prohibida, salvo excepción prevista en la ley, cualquier forma de reproducción, distribu-
ción, comunicación pública y transformación de este texto sin contar con la autorización de los ti-
tulares de la propiedad intelectual. La infracción de los derechos mencionados es constitutiva de 

delito contra la propiedad intelectual (Art. 270 y siguientes del Código Penal).  
El Centro Español de Derechos Reprográficos (CEDRO) vela  

por el respeto de los citados derechos. 
★



Como vamos a ver en este pequeño ensayo, el fenómeno místico de la luz 
estelar fue algo que nada tuvo que ver con la realidad astronómica y cós-
mica; que nada tuvo que ver con la materia del mundo, en definitiva; sino 

que se presentaba como imagen de la semántica del simbolismo mistérico que 
practicaron diferentes corrientes místicas del helenismo. Una imagen derivada 
de la observación del cielo nocturno que, paradójicamente, expresaba un pro-
fundo y radical desafío al significado cultural atribuido en aquel tiempo a los astros 
y los planetas: el determinismo de los objetos celestes sobre la vida de los hom-
bres. 

Vengo escuchando desde siempre los más extravagantes argumentos sobre 
todo aquello que se refiere a la literatura de los orígenes cristianos. Por eso, en 
relación a nuestro asunto, voy a empezar comentando lo que no fue (bajo ningún 
concepto) la Estrella de Oriente, la Estrella de Belén o la Estrella de los Magos, 
como quiera que llamemos a este singular fenómeno relatado en la literatura del 
evangelio de Mateo.1 Es decir, voy a descartar aquello a lo que no se refiere el 
simbolismo de esta luminaria navideña, y que errónea e ignorantemente se asocia 
con los astros, para pasar a explicar finalmente el verdadero significado del sim-
bolismo cultural e histórico de su luz divina. Un simbolismo que, curiosa y sor-
prendentemente, se presenta como radical antítesis de la cosmología, de la 
astrología y de la astronomía, y que no fue sino signo y manifestación central de 
la soteriología intemporal y eterna de ciertos grupos de la gnosis cristiana primi-
tiva. Pues, como veremos, la Estrella de Oriente se nos presenta hoy justamente 

1  Mateo. 2. 2-11.
— 105 —

LA ESTRELLA DE ORIENTE: UN DESAFÍO SIMBÓLICO  
AL ANTIGUO DETERMINISMO DE  
LOS ASTROS Y LOS PLANETAS 

_________________________ 
NUEVA PERSPECTIVA SIMBÓLICA Y CULTURAL (Y NO ASTRAL)  

DE LA ESTRELLA DE BELÉN Y SU ANUNCIO  
DEL NACIMIENTO DEL SALVADOR 



en las antípodas de lo que generalmente se le atribuye; porque lo que expresa no 
es otra cosa que la negación y la superación de la armonía y el poder del determi-
nismo fatalista de los astros y los planetas, dominados por los arcontes y demonios. 
Y ello a pesar del uso de las imágenes cósmicas que combatía. 

Así, he oído decir con frecuencia, igual que lo habrán oído la mayoría de los lec-
tores, que la Estrella de Oriente pudo haber sido una Nova o una Supernova; que 
pudo haber sido un cometa y no una estrella (¿el cometa Halley?, se preguntan al-
gunos), o que pudo haber sido incluso algún asteroide caído del cielo. Conozco 
incluso quienes, dentro de ese gremio de divulgadores de lo falso que asocian la 
palabra «ciencia» a sus propias ocurrencias, descartan las hipótesis anteriores y 
vienen a hablarnos del planeta Urano: vienen a recordarnos la especial configura-
ción que este adoptó con Saturno el año noveno de la era anterior y de la que, con-
trariamente a lo que afirman, no han quedado registros por una evidente y sencilla 
razón: porque Urano fue un planeta desconocido hasta el siglo dieciocho. Incluso, 
se está imponiendo hoy en las redes el discurso dominante de las universidades 
pontificias que nos habla de las conjunciones Júpiter y Venus los años tres y dos 
antes del anno domini. Sin olvidar, por supuesto, como veremos a continuación, 
el más importante fenómeno celeste de la triple conjunción astral de Júpiter y Sa-
turno el año siete antes de nuestra era. 

Es decir, nos encontramos con un racionalismo muy estrecho de miras que, 
completamente ignorante de los senderos por los que transitan los símbolos y ar-
quetipos de los mitos y la mitología, busca el reconocimiento con anacrónicas, ideo-
logizadas y erróneas interpretaciones, derivadas siempre de una lectura 
estrictamente literal y torpe de los textos antiguos, no solo de los evangelios. 

Pues lo cierto es que buena parte de la historiografía moderna, formada en una 
concepción estrictamente positivista, ha tendido a desplazar el análisis simbólico 
y mitológico en favor de explicaciones causalistas y literalistas. Por eso, desde esta 
perspectiva, el relato evangélico de la Estrella de Belén debía explicarse necesaria-
mente a través de un fenómeno astronómico verificable, relegando el lenguaje mí-
tico al ámbito de lo accesorio, de lo superficial e ingenuo. Sin embargo, este 
enfoque, que ignora la riqueza metodológica de los planos emic y etic de la antro-
pología, ignora en consecuencia los códigos simbólicos propios del helenismo tar-
dío y desatiende el carácter profundamente espiritual y polémico del texto de 
Mateo, que no aspiraba a describir un hecho físico, sino a subvertir el orden cos-
mológico dominante. 

Estoy señalando con el dedo a todos esos profesores que, educados en el ana-
cronismo y el peor positivismo, son incapaces de entender el verdadero sentido 
emic que emerge de las cloacas de la acción humana de las distintas culturas. Todos 
ellos constituyen la avanzadilla de esa “ciencia histórica” (como llaman a su extraña 

Nueva Perspect iva /

— 106 —



ocupación) que convierte los misteriosos y oscuros orígenes del cristianismo en la 
obviedad de un relato para viejas y niños. Curiosamente, lo saben todo de Jesús de 
Nazaret y nada de Cristo ni de Sofía; ni del Verbum carnalizado; ni del Logos me-
diador; ni del Logoi spermatikoi. Todos ellos dominan de segunda y tercera mano 
la historia judía del Segundo Templo, a la que, desde sus vagas y confusas evoca-
ciones, denominan «ciencia», ya lo he dicho. Y lo hacen con la misma perspicacia 
y habilidad con la que los magos manejan la chistera, el conejo y el bastón. Y todos 
ellos también, completamente ignorantes de lo que en realidad fueron los fenóme-
nos de Sofía-Sabiduría, Jesús-Cristo, el Hijo del Hombre, el Logos de Filón y, en 
definitiva, el primerísimo cristianismo, terminan convirtiendo en familia numerosa 
a la prole de María y José y poniéndole anteojos, calcetines blancos y sandalias a la 
figura gnóstica de Jesús. 

Lo cierto, y sin irnos por las ramas de la sátira innecesaria, es que muchos de 
estos sedicentes «investigadores» y divulgadores de viejas y gastadas ideas descu-
brieron ya en el siglo pasado que, puesto que su medio natural era la «ciencia his-
tórica» y no los mitos, ni la fe ni la teología, la explicación de la literalidad textual 
de la Estrella de Belén en el evangelio de Mateo debía descansar en un principio 
de racionalidad astronómico y nunca en las oscuras y patéticas fabulaciones del ale-
gorismo mitológico. Porque algo importante, desde «un punto de vista científico», 
habría debido ocurrir en aquel tiempo del inverosímil nacimiento de Jesús de Na-
zaret; un fenómeno material asociado, incluso, para muchos, a la benéfica provi-
dencia del todopoderoso. Algo conocido en su momento, de lo que pudo haber 
quedado constancia en olvidados registros escritos, y que el mismo Johannes Ke-
pler redescubrió y comunicó al mundo en los primeros tiempos del desarrollo cien-
tífico, entrado ya el siglo XVII. Me refiero a la triple conjunción de Júpiter y 
Saturno, ocurrida el año siete antes de nuestra era, según la cual Júpiter se habría 
desplazado a través de la constelación de Piscis para aproximarse hasta el planeta 
Saturno. Un fenómeno astronómico clave, determinante y grandioso (crucial, desde 
mi punto de vista, pero en otro plano y en otro orden de cosas muy diferente al de 
la Estrella de Oriente) a la hora de interpretar y entender la cultura cristiana que 
ha movido el mapa mundi mental y las inquietudes, las filias y las fobias, de todo 
Occidente durante dieciocho siglos. Tan importante, desde mi punto de vista, que 
invalida cualquier reduccionismo del tipo del que estamos refiriendo en estas pá-
ginas: la reducción, en definitiva, como hacen nuestros racionalistas de ocasión, 
de la triple conjunción planetaria del año siete antes de nuestra era a la Estrella de 
Oriente, a la Estrella de Belén o a la Estrella de los Magos, como queramos deno-
minarla. Se trata de dos fenómenos completamente diferentes en todos los senti-
dos. 

Y he aquí el verdadero enredo y el motivo de confusión de dos diferentes pers-

Eliseo Ferrer / La Estrella de Oriente

— 107 —



pectivas en la forma de entender los símbolos y la ontología material del mundo, la 
alegoría y la misma materialidad del cosmos: aquel punto donde se cruzan dos pers-
pectivas igualmente verdaderas, pero con premisas radicalmente diferentes: la que 
derivaba de la realidad astronómica sus propios significados (como vamos a ver con 
la triple conjunción astral de Júpiter y Saturno) y aquellas que, desde la mística de 
sus significados desafiaban a la astronomía y al cosmos (como vamos a ver con la 
Estrella de Oriente). 

 
La llegada del Salvador, anunciada por los astros. 
Ocurre que, desde mi punto de vista2 (y desde el punto de vista de Carl G. 

Jung),3 la triple conjunción de Júpiter y Saturno del año siete antes de nuestra era 
no debe entenderse como un fenómeno aislado ni como una simple curiosidad as-
tronómica retrospectiva, sino como un elemento simbólico integrado en una tra-
dición de larga duración relativa a la esperanza mesiánica.4 Ahora bien, conviene 
subrayar que Jung no aportaba pruebas históricas directas del judaísmo del siglo 
primero, sino que reconstruía una semántica astral apoyándose en fuentes judías 
medievales y en la persistencia de motivos simbólicos que, por su coherencia in-
terna y continuidad, permiten inferir la existencia de una tradición anterior. En 
este sentido, la triple conjunción astral funcionaría como un trasfondo cosmológico 
cargado de significación para determinados sectores del hebraísmo helenizado. 

De tal manera que el significado mesiánico de este fenómeno cósmico se pre-
sentaría como fundamento oculto, como cimentación ideológica, como leitmotiv y 
ultima ratio de toda la posterior construcción neotestamentaria. Pues existió, según 
Jung, la tradición y la creencia en ciertos sectores del judaísmo de que la llegada 
del mesías se produciría en aquel tiempo en que los planetas de Júpiter y Saturno 
entrasen en confluencia. No obstante, y como no quiero desviarme de mi hilo con-
ductor, voy a remitir a todos aquellos lectores interesados en este apasionante 
asunto de la triple conjunción astral del año siete antes de nuestra era a la lectura 
del capítulo «Astrología y cosmología en el primer cristianismo. En torno a los as-
tros, el calendario celeste, el tiempo del mesías y el mundo patrocinado por los 
obispos de la Iglesia»,5 de mi libro Sacrificio y drama del rey Sagrado; en particu-
lar, al epígrafe titulado «El tiempo del Mesías. El pez, la profecía de Daniel y la 
triple conjunción de Júpiter y Saturno».6 En estas páginas pongo en relación, a tra-

2  Cf. Eliseo Ferrer. Sacrificio y drama del Rey Sagrado. Genealogía, antropología e histo-
ria del mito de Cristo. Madrid, 2021. 
3  Cf. Carl G. Jung. Aion. Contribución al simbolismo del sí mismo. Barcelona, 2011. 
4  Op. Cit. 170-202. 
5  E. Ferrer. Op. Cit. 597-626. 
6  Op. Cit. 614-618. 

Nueva Perspect iva /

— 108 —



vés de un encaje casi perfecto, tres fenómenos culturalmente diferentes, pero que 
forman parte de un mismo engranaje estructural: las teorías de Carl G. Jung y de 
cierto gnosticismo cristiano sobre el papel de la triple conjunción astral del año 
siete antes de nuestra era en la determinación del nacimiento del mesías, del niño-
dios o del rey salvador; los pronósticos relativos al tiempo de la llegada del mesías 
establecidos en el libro de Daniel,7 y la creación del anno domini por Dionisio el 
Exiguo8 durante el pontificado de Juan I, a principios del siglo sexto. Todos ellos, 
como puede observarse, constituyen asuntos aparentemente alejados de la litera-
lidad de los evangelios, aparentemente ajenos al discurso narrativo de la probable 
fábula de Jesús de Nazaret y aparentemente extraños a la textualidad de los pastores, 
del portal navideño, de la Estrella de Belén y de la supuesta visita a Judea de los 
magos de Oriente. Pero lo cierto es que esos tres importantísimos asuntos (con-
junción astral del año siete antes de nuestra era, profecía de las setena semanas de 
Daniel y creación retrospectiva de Dionisio el Exiguo) aparecen todos ellos sote-
rrados y fundidos en hormigón y acero dentro de las profundidades de los cimientos 
que generaron los motivos, los estímulos y el midrash pesher de la narración evan-
gélica. La triple conjunción de Júpiter y Saturno formó parte de la cosmología esen-
cial en los orígenes cristianos, como signo anunciador de la llegada del mesías, 
según interpretación de determinadas sectas hebreas helenizadas y según recoge 
Jung, como digo. Pero fue algo muy diferente del significado de la Estrella de Belén, 
que no apareció más que como representación simbólica y bandera de un misti-
cismo que desafiaba la materialidad del cosmos y el movimiento planetario de los 
arcontes y demonios. 

He de insistir en que la triple conjunción astral de Júpiter y Saturno en Piscis 
estuvo asociada por lo general, dentro de ciertas sectas hebreas, con el signo anun-
ciador de la llegada del mesías, según las referencias citadas. Incluso, debo añadir 
que los cabalistas judíos, para quienes la figura de Jesucristo carecía de todo interés 
y significado, por ignorado, continuaron anunciando la llegada del mesías de Israel 
a lo largo de toda la Edad Media, justo coincidiendo con una nueva conjunción de 
los planetas Júpiter y Saturno. El caso más evidente y conocido fue el del judío por-
tugués Isaac Abravanel, quien, desatento al cristianismo de la Iglesia, seguía expli-
cando en el siglo quince que el mesías vendría cuando los planetas Júpiter y Saturno 
se presentasen en conjunción en el signo Piscis. «Abravanel —según Jung— espe-
raba la venida del mesías bajo el signo de Piscis; es decir, en la conjunción de Júpiter 
y Saturno en ese signo. Y no fue el único que expresó tal esperanza. Encontramos 
las mismas interpretaciones con cuatro siglos de anterioridad, a través del rabí Abra-

7  Daniel. 9.24-27.
8  E. Ferrer. Op. Cit. 615, 616.  

Eliseo Ferrer / La Estrella de Oriente

— 109 —



ham ben Jiyyá (muerto en 1136) y de Salomón Ibn Gabirol (1020-1070)».9 Para 
Jung, la conjunción de Júpiter y Saturno significaba la unión de los opuestos ex-
tremos: «En el año siete antes de nuestra era —concluía el psicoanalista suizo— su-
cedió esta célebre conjunción no menos de tres veces en el signo Piscis. La máxima 
aproximación se produjo el 29 de mayo de ese año, con una distancia de solo 0,21 
grados; o sea, menos de la mitad del ancho de la luna llena».10 

He de insistir, no obstante, en que las referencias a los cabalistas judíos medie-
vales —Abraham ben Jiyyá, Salomón Ibn Gabirol o Isaac Abravanel— no deben in-
terpretarse como testimonios directos del judaísmo del siglo primero, sino como 
indicios de la pervivencia de una semántica astral hebrea de larga duración. El in-
terés de estas fuentes no reside en su valor cronológico inmediato, sino en mostrar 
cómo determinados esquemas simbólicos relativos al tiempo mesiánico y a la triple 
conjunción de Júpiter y Saturno se mantuvieron activos y operativos en el pensa-
miento judío durante siglos, con independencia total del cristianismo y de la figura 
de Jesucristo. 

Es decir, que, por lo que estamos viendo, y si no constituyese una auténtica 
burla de Satanás y todo un sarcasmo hermenéutico, habría que darles la razón a 
aquellos que, revestidos o no de ropajes pseudocientíficos, vienen a decirnos que 
Jesús de Nazaret nació (o debió nacer; o probablemente «lo nacieron») el año siete 
antes de nuestra era, cuando aún vivía el rey asesino y perseguidor de niños; y que, 
además, nació (o debió nacer o «lo nacieron») en primavera (en mayo, según la 
astro-mitología de Jung), puesto que los pastores dormían al raso en sus majadas, 
acariciados por la brisa fresca de la noche y bajo las lucecitas tintineantes de las es-
trellas. Pero, lamentablemente, nada de todo lo que acabo de relatar tiene que ver 
con la Estrella de Belén... Tiene que ver, eso sí, con la mitología cósmico-temporal 
helenística de la encarnación del Niño Dios, con la mitología de la llegada del Rey 
Cosmocrátor, con la mitología cósmico-temporal helenística de la llegada del Sal-
vador y con la mitología judía de la llegada del mesías anunciado por Natán. Pero 
no con la Estrella de Oriente. 

 
No hay constancia astronómica de la Estrella de Belén. 
Por lo demás, hoy estamos bastante al tanto de los fenómenos astronómicos 

acaecidos entre el año 744 (10 antes de nuestra era) y el año 754 (anno domini), 
que así, en sentido emic, es como hay situarse frente al real calendario de aquel 
tiempo (Ab Urbe Condita); y no a través de los anacronismos e interpretaciones 
posteriores de la Iglesia. Evidentemente, ninguno de ellos coincide con el fenó-

9  C. Jung. Op. Cit. 139. 
10  Op. Cit. 143.  

Nueva Perspect iva /

— 110 —



meno estelar relatado literariamente en el evangelio de Mateo; y solo la triple con-
junción astral del año 747, interpretada supuestamente por hebreos helenizados, 
encaja dentro de la semántica y el poder comunicador de los astros y planetas. He 
aquí los datos: 

—Año 745 AUC (9 a.n.e.). Conjunción de Urano y Saturno. Se trata de un fe-
nómeno que carece de relevancia para cualquier sistema astronómico o astrológico 
de la antigüedad, puesto que Urano no fue identificado como planeta hasta el siglo 
dieciocho y no formó parte de ningún corpus simbólico, cosmológico o predictivo 
antiguo documentado. Por ello, cualquier intento de vincular esta configuración 
con la Estrella de Belén incurre necesariamente en un anacronismo insalvable. 

—Año 747 AUC (7 a.n.e.). Tres Conjunciones Júpiter–Saturno en Piscis. 
Desde Judea, Samaria y Galilea, Júpiter y Saturno aparecieron como dos «estrellas 
muy próximas» en el cielo nocturno. Esta triple conjunción se interpretó poste-
riormente con el cambio de era de Aries a Piscis, según la precesión de los equi-
noccios. Y este cambio llevaría consigo, entre otras interpretaciones posteriores, 
la muerte del cordero y el nacimiento del pez, significados que fueron asumidos 
como propios por las sectas que conformaron los primitivos cristianismos. Otro 
de los significados de esa conjunción astral en ciertas sectas hebreas y cristiano-
gnósticas primitivas fue el del nacimiento Mesías: del nacimiento del Salvador o 
Rey Cosmocrátor del helenismo. 

—Año 749 AUC (5 a.n.e.). Hubo un cometa registrado en crónicas chinas. 
—Año 750 AUC (4 a.n.e.). Un Eclipse lunar y fenómenos menores. 
—Año 751 AUC (3 a.n.e.). Conjunción Júpiter–Venus en Piscis. 
—Año 752 AUC (2 a.n.e.). Nueva conjunción Júpiter–Venus. Junto a la con-

junción del año anterior, es uno de los datos manejados por las interpretaciones 
tradicionales de las Iglesias de cara a ofrecer un sentido astronómico a la Estrella 
de Oriente. Pero lejos de estas interpretaciones ideológicas interesadas, lo cierto 
es que carece de todo sentido desde el punto de vista de las interpretaciones hebreas 
de la semántica astral babilónica. Mientras la triple conjunción astral de Júpiter y 
Saturno del año siete antes de nuestra era fue asociada con la llegada del mesías, 
las conjunciones de Júpiter y Venus estaban asociadas desde antiguo al simbolismo 
de la prosperidad y la abundancia de bienes materiales. 

—Año 754 AUC (1 anno domini). Dionisio el Exiguo, bajo el pontificado de 
Juan I, creó en 525 el anno domini. No consideró el año cero. 

—Año 844 AUC (90 EC). Se escribieron probablemente los primeros textos 
del Evangelio de Mateo. 

—Año 884 AUC (130 EC). Apareció el texto definitivo de Mateo reeditado 
por los estamentos de la Iglesia. 

—Años 904 – 1004 AUC (150-250 EC). Vagas alusiones a la Estrella de 

Eliseo Ferrer / La Estrella de Oriente

— 111 —



Oriente de los escritores cristianos más tempranos (siglos segundo y tercero EC). 
 

-Justino Mártir (100–165 EC). En su Diálogo con Trifón hizo referencia a 
profecías sobre el nacimiento de Cristo, mencionando fenómenos celestes que 
lo anunciaban, aunque no necesariamente con detalles sobre la estrella. 
-Tertuliano (155–240 EC). Habló de los signos celestes y maravillas que 
acompañaron el nacimiento de Jesús, refiriéndose a la tradición de la estrella, 
pero sin más detalles. 
-Orígenes (184–253 EC). En sus comentarios sobre el evangelio de Mateo 
analizaba la estrella, interpretándola de manera esencialmente simbólica y solo 
en segundo plano en sentido literal. Se refería a que el texto de Mateo hablaba 
de un hecho observable, pero Orígenes no afirmaba conocer qué tipo de fe-
nómeno astronómico había sido aquel; simplemente aceptaba sin ninguna crí-
tica que el evangelista lo describía como un suceso en el cielo. Sin embargo, y 
mucho más importante, Orígenes veía en la estrella un significado simbólico 
y espiritual, como en otros muchos elementos de los evangelios: representaba, 
según él, la luz de Cristo que guiaba a los gentiles hacia la salvación. 

 
Repito que todo lo relatado anteriormente no tiene nada que ver con la Estrella 

de Belén... Pues he aquí que aquella noche en que la Virgen María estaba de parto 
y una estrella grande y luminosa llegó procedente de Oriente, absorbió dentro de 
su luz toda posible luminaria celeste, según la lógica simbólica del relato, y se posó 
sobre los tejados de Belén: la ciudad que el profeta Miqueas había elegido para el 
nacimiento del mesías de Israel: «Porque tú, oh Belén Efrata, aunque eres pequeña 
entre las familias de Judá, de ti saldrá el que será el gobernante de Israel, cuyo origen 
es antiguo, desde los días de la eternidad».11 

Pues he aquí que, en la lógica interna del texto, la estrella que procedía de 
Oriente no competía con las demás luminarias del cielo ni se integraba en el orden 
astronómico conocido, sino que lo desbordaba y lo eclipsaba. Se trataba de una luz 
que, en el plano narrativo y simbólico, anulaba la eficacia del resto del firmamento 
y se comportaba como una manifestación autónoma, ajena a toda regularidad cós-
mica, reforzando así su carácter espiritual y no astronómico. 

Por lo demás, no debe sorprendernos que el nacimiento del mesías prometido 
se anunciase en la literatura del evangelio de Mateo a través de los magos-astrólo-
gos12 y de la Estrella de Oriente que marcaba el camino de Belén: una estrella com-
pletamente ajena a la conjunción astral de Júpiter y Saturno y completamente ajena 

11  Miqueas. 5.2. 
12  Mt. 2. 1,2.  

Nueva Perspect iva /

—112 —



también a cualquier consideración astral o planetaria de índole físico, cósmico, ma-
terial y matemáticamente cuantificable. Se trataba, en realidad, de un simbolismo 
astral con el que, contrariamente a la interpretación racionalista, se expresaba la 
negación del poder arcóntico de las estrellas y los planetas, al tiempo que anunciaba 
un poder superior descendido del cielo (la encarnación del Verbo o Logos de Dios). 
Es decir, se trataba de un simbolismo astral (tan solo en su representación formal) 
con el que se pretendía legitimar y ofrecer carta de naturaleza al descenso y a la lle-
gada al mundo del verdadero Salvador; lo que indicaba, a primera vista, que la ma-
yoría de los destinatarios del mensaje, sobrecogidos probablemente bajo el poder 
de los signos celestes, debían aceptar el mensaje del texto, debían estar familiari-
zados con su lenguaje y debían interpretar correctamente la fuerza expresiva de su 
simbología.  

 
Una tradición universal dentro de la cultura del helenismo. 
Como ya he dicho y repetido, el fenómeno místico de la luz estelar fue algo que 

nada tuvo que ver con la realidad astronómica y cósmica, sino que se presentaba 
como imagen de la semántica del simbolismo de diferentes corrientes místicas del 
helenismo. En todas las culturas de la época, y muy particularmente en la tradición 
heredada del zoroastrismo, la manifestación de la natividad del cosmocrátor-re-
dentor aparecía dominada por las imágenes de la estrella, de la luz y de la gruta; in-
fluencias que se dejaron notar también en el seno de ciertas sectas helenísticas 
samaritanas y judías. Según las tradiciones persas, el xvarna que brillaba por en-
cima de la montaña sagrada era el signo anunciador de la venida de Saoshyant, el 
redentor milagrosamente nacido de la simiente de Zaroastro y de una virgen.13 «Los 
persas consideraban las epifanías de la luz, y, en primer lugar, la aparición de una 
estrella sobrenatural, como el signo anunciador por excelencia del nacimiento del 
cosmocrátor y salvador. Y como el nacimiento del futuro rey redentor del mundo 
debía tener lugar en una gruta —manifestaba Eliade—, la estrella o la columna de 
luz debía brillar por encima de esa gruta. Por lo que fue muy probable que los cris-
tianos tomasen de los partos la imaginería de la natividad del cosmocrátor-redentor 
y la aplicasen al nacimiento de Cristo».14 En este sentido «se pronunciaron también 
Monneret de Villard y Widengren, para quienes este motivo fue, sin duda, de origen 
persa. El Protoevangelio hablaba de una luz cegadora que inundaba la gruta de 

13  Mircea Eliade. Mefistófeles y el andrógino. Barcelona, 2001. p. 54. Dentro de la tradi-
cioón irania, Eliade señalaba también el simbolismo de la ascensión periódica al «monte de 
las Victorias», el «centro del mundo» donde la luz escatoloógica se dejaba ver por primera 
vez. 
14  Op. Cit. 51. Eliade cita a G. Widengren. Fenomenología de la religión. Madrid, 1976. p. 
313. 

Eliseo Ferrer / La Estrella de Oriente

— 113 —



Belén; y cuando esta comenzaba a retirarse, aparecía el Niño. Lo que venía a indicar 
que la luz era consustancial a Jesús, o bien se trataba de una de sus epifanías».15  

Si bien, según Eliade, fue el autor anónimo del Opus imperfectum in Matt-
haeum (Patr. Gr. LVII. 637-638) quien introdujo elementos nuevos de esta sim-
bología persa en la leyenda cristiana. «Según este texto, los doce Reyes Magos 
vivían en los alrededores del monte de las Victorias. Conocían la revelación secreta 
de Set concerniente a la venida del Salvador y cada año escalaban la montaña, donde 
se encontraba una gruta entre fuentes y árboles. Allí, adoraban a Dios en voz baja 
durante tres días, esperando la aparición de la estrella. Y esta aparecía finalmente 
bajo la forma de un niño, que les dijo que marchasen a Judea... De tal manera que, 
guiados por la estrella, los Reyes Magos viajaron durante dos años. Y, de regreso, 
contaron el prodigio del cual habían sido testigos».16 

Y similares planteamientos mantuvo Anders Hultgård, para quien había que 
descartar que la Estrella de Oriente hubiese sido resultado de un fenómeno astro-
nómico ocurrido al principio nuestra era, como habitualmente se cree. Para este 
autor, una interpretación basada en las tradiciones persas sobre los magos sería 
más acorde y encajaría mejor con el relato evangélico. «El texto griego de Mateo 
no hablaba de astrólogos en general, sino de magos (gr. magoí) de Oriente, es decir 
de sacerdotes mazdeos de la época. Estos personajes —señalaba Hultgård— habían 
observado el surgimiento de una estrella que predecía el nacimiento del salvador 
cristiano. Y esto era resultado de la adaptación de una leyenda irania relacionada 
con el nacimiento del rey salvador que representaba el dios Mitra. Tal leyenda fue 
conservada a través de una forma ligeramente reelaborada en algunos textos cris-
tianos primitivos, en especial en el Opus imperfectum in Matthaeum y en la Cró-
nica  del Pseudo Dioniso».17 Para Hultgård, al igual que para Eliade y para 
Widengren, ambos textos relacionaban claramente a los magos con la mitología 
persa, y describían la reunión anual de los sacerdotes mazdeos en la cumbre de una 
montaña donde había una cueva, árboles y una fuente: la montaña sagrada... Allí, 
esperaban la aparición de una estrella y el descenso de la figura del salvador celeste, 
que debía bajar por la columna de luz formada por la propia estrella. 

No hace falta que recordemos que la sabiduría y la santidad fueron representadas 
en la tradición persa, al igual que en la tradición de la India antigua, por la lumino-
sidad cegadora que surgía del fuego sagrado.18 Por lo que no hay duda de que, en 

15  Op. Cit. 51, 52. 
16  Op. Cit. 52. 
17  Anders Hultgård. «La religión irania en la antigüedad. Su impacto en las religiones de su 
entorno: judaísmo, cristianismo, gnosis». En Biblia y helenismo. El pensamiento griego y la 
formación del cristianismo. (A. Piñero Ed.). Córdoba, 2006. p. 583.
18  De la misma forma que las Upanishads identificaban el ātman con la luz interior del in-

Nueva Perspect iva /

— 114 —



términos de discurso narrativo, el elemento luminoso de la estrella de Mateo pudo 
encuadrase, más allá de las referencias escriturarias eclesiásticas, dentro de la tra-
dición cultural indoirania. La estrella de Belén informaba del nacimiento prodigioso 
de un rey salvador a los magos caldeos, quienes, desde lejanas tierras, emprendían 
un largo peregrinaje para glorificar al niño recién nacido. La transformación de 
estos magos caldeos en reyes de Oriente formaría parte, según algunas interpreta-
ciones, de la fabulación popular desarrollada con posterioridad por influencia de 
la fantasía greco-egipcia.  

Casualmente, la fiesta de los Reyes Magos, que se celebra en toda la cristiandad 
el seis de enero, y que en Oriente fue la fecha del nacimiento de Cristo, fue también 
la fecha en que en Alejandría se celebraba el festival del nacimiento del nuevo eón 
(una personificación sincrética de Osiris y el Sol) en el templo de Core, «la Don-
cella»; que allí se identificaba con Isis, de quien la aparición de la estrella Sirio (Sot-
his) había sido durante milenios el signo más esperado. «La elevación de la estrella 
anunciaba la subida de las aguas del Nilo, a través de las cuales la gracia renovadora 
del mundo, del muerto y resucitado señor Osiris, iba a derramarse sobre la tierra».19  

 
La estrella, la esperanza mesiánica y las visiones gnósticas. 
Por lo demás, desde tiempos remotos, la esperanza mesiánica de Israel había 

estado ligada a la aparición de una estrella. Incluso, desde la más lejana antigüedad, 
no solo en el judaísmo y en la tradición indoirania, sino también en todo el Oriente 
mediterráneo se había identificado el nacimiento del rey cosmocrátor, del salvador, 
con la aparición de una estrella en el cielo. Lo que no dejaba de estar presente en 
las Escrituras judías, como probaba la profecía de Balaam cuando afirmaba: «Lo 
veré, pero no ahora; lo contemplaré, pero no de cerca: Una estrella saldrá de Jacob, 
se levantará un cetro de Israel. Aplastará las sienes de Moab y los cráneos de todos 
los hijos de Set».20 Según Justino Mártir, «otro profeta, Isaías, anunciaba lo mismo 
con otros términos. Una estrella debía elevarse de Jacob y una flor debía crecer 
sobre la vara de Jesé. Y esta estrella luminosa que se levantaba, esta flor que crecía 
en la vara de Jesé, era el Cristo Salvador».21 Otra referencia de Justino nos propor-
ciona también nuevos elementos de juicio: «Y que Él había de levantarse como una 
estrella por el linaje de Abraham, lo manifestó Moisés cuando dijo: “Se levantará 
una estrella de Jacob y un caudillo de Israel”. Y otra Escritura decía: “Mirad a un 

dividuo, el Gran Bundahishn identificaba el alma con el xvarna, la «luz de la gloria». 
19  Joseph Campbell. Las máscaras de Dios. Vol. III. «Mitología Occidental». Madrid, 1999. 
pp. 368,369. 
20  Números. 24.17. 
21  Justino. Primera Apología. 32.12,13. Op. Cit. 217. Hay que hacer notar que Números 
24.17 e Isaías 11.1 se funden en una sola cita atribuida a Isaías.

Eliseo Ferrer / La Estrella de Oriente

— 115 —



hombre. Su nombre es Oriente”. Levantándose, pues, en el cielo una estrella ape-
nas hubo nacido Cristo, como se escribe en los recuerdos de sus Apóstoles, reco-
nociéndole por ella los magos de Arabia, vinieron y le adoraron».22  

Por otro lado, tampoco hemos de menospreciar el hecho de que en el Apoca-
lipsis apareciesen dos citas referentes a la «estrella de la mañana» cargadas de sig-
nificación y enjundia. La primera de ellas23 venía precedida por un texto de los 
Salmos: «Yo le daré poder sobre las naciones y él las regirá con cetro de hierro».24 
La segunda, mucho más elocuente y expresiva, identificaba al revelador de la Sabi-
duría con la estrella matutina: «Yo soy la raíz y el linaje de David, la estrella res-
plandeciente de la mañana».25 Es decir, identificaba a Jesucristo ora con el sol 
naciente, ora con el lucero del alba; es decir, el planeta Venus o la estrella de la 
diosa Ishtar.  

Por lo que parece posible, incluso, que (más allá del Logos solar) la narración 
del Apocalipsis recogiese un signo distintivo de la narración del mito ancestral y 
arquetípico que, proveniente del mundo mesopotámico, yo etiqueto como «Sacri-
ficio y drama del Rey Sagrado»: aquel que pertenecería a la mitología de la diosa 
Inanna-Ishtar y a su hijo-amante Dumuzi-Tammuz, decenas de siglos anterior a las 
leyendas de la infancia de Mateo y Lucas. Pues no resulta descabellado pensar, a 
tenor del texto del Apocalipsis, que la estrella que aparecía sobre Belén en la na-
rración del evangelio de Mateo pudiera haber sido una proyección cultural del pla-
neta luminoso que tres mil años antes se presentaba como la estrella de Ishtar, 
Inanna, pastora sagrada y guardiana del establo de vacas, quien daba a luz a un hijo 
al que se le llamaba «pastor», «señor del aprisco de ovejas», «señor de la red» y 
«señor de vida».26 No hemos de olvidar que en la simbología del primer cristianismo 
Jesús fue también pastor, Poimên, como Dumuzi, Tammuz, Atis y Osiris (Poimên 
leukôn astrôn),27 y a la vez cordero: representaciones que se ajustaban perfecta-
mente al fin de la era de Aries y a su muerte simbólica, que además coincidía con el 
signo zodiacal de la celebración de la Pascua.  

No obstante, el asunto relativo a la asociación del nacimiento de Cristo con el 
simbolismo persa de la estrella luminosa (que adquiere primacía, desde mi punto 
de vista, frente a las demás influencias culturales) aparece explicado con profundi-
dad filosófica en un pasaje del cristiano gnóstico Teódoto;28 un pasaje recogido 
22  Justino Mártir. Diálogo con Trifón. 106.4. En Daniel Ruiz Bueno. Padres apologistas 
griegos. Madrid, 1954. p. 489. 
23  Ap. 2.28. 
24  Sal. 2.8-9 
25  Ap. 22.16. 
26  Anne Baring y Jules Cashford. El mito de la diosa. Madrid, 2005. p. 211. 
27  «Pastor de las blancas estrellas». 
28  Clemente de Alejandría. Extractos de Teódoto. IV. 69-75. 

Nueva Perspect iva /

— 116 —



por Clemente de Alejandría y donde se presentaba el fenómeno luminiscente como 
una alegoría de la presencia del revelador de la Sabiduría en el mundo. El texto des-
cribía primero la naturaleza del destino humano, que resultaba causado por la fa-
talidad del movimiento de los cuerpos celestes al más puro estilo determinista: «Así, 
a través de la acción de las estrellas fijas y de los planetas, los poderes invisibles, 
guiados por esos astros rigen las generaciones y las presiden».29 Pero «de esta dis-
puta y lucha de los poderes, el Señor nos libera y procura la paz, lejos del combate 
de los poderes y de los ángeles».30 «Por eso el Señor descendió —aclaraba el gnós-
tico Teódoto— para traer la paz a los venidos del cielo y a los venidos de la tierra. 
[...] Por eso se alzó en lo alto una estrella extraña y nueva, aniquilando la antigua 
disposición de los astros, brillando con una luz nueva no de este mundo, la cual 
trazó nuevos caminos de salvación, como el mismo Señor, Guía de los hombres, 
que descendió a la tierra para cambiar desde la fatalidad a su Providencia a los que 
creen en Cristo».31 

 
La oscuridad, el contrapunto de la luz estelar. 
Por supuesto, el contrapunto, en el otro extremo de los contrarios, a esta inter-

pretación de la Estrella de Belén (como ruptura de la necesidad, del fatum y de la 
armonía matemática de la materialidad cósmica de los arcontes), lo encontramos, 
en los evangelios, en el eclipse solar y el consiguiente oscurecimiento de la tierra,32 
imposible en la época de la Pascua y que anunciaba la muerte de Jesucristo. Una 
manifestación del cielo que hoy sabemos desborda la dimensión meramente luc-
tuosa de una literal lectura de los textos, para transportarnos a una profundidad 
simbólica que solo encuentra acomodo en el contexto del Cristo cósmico y en su 
acción liberadora (a la manera luminosa y gnóstica) sobre la fatalidad del determi-
nismo antiguo de los astros y los planetas.  

Hay otros muchos ejemplos del simbolismo de la oscuridad. «En Plinio [por 
ejemplo] hallamos un episodio semejante, que afirmaba haber sido observado en 
Roma en sus días. Nos encontramos ante la transposición de un supuesto milagro, 
concebido originalmente para glorificar la nueva Edad de Oro grecorromana que 
constituía el reinado del deificado Augusto; una personalidad a la que se atribuía 
también la abolición milagrosa del hado astral».33 Todo lo cual quedaba patente, 
en el Nuevo Testamento, en el liberador anuncio de la llegada desde el cielo del 
Juez Salvador al final de los tiempos, y en el nacimiento de un nuevo eón: «Pues in-

29  Op. Cit. IV. 70.1. 
30  Op. Cit. IV.72.1. 
31  Op. Cit. IV.74.1,2. 
32  Mc. 15.33. Mt. 27.45. Lc. 23.44,45. 
33  Jean Doresse. «Gnosticismo». En Historia Religionum. Madrid, 1973. Vol. I. p. 531. 

Eliseo Ferrer / La Estrella de Oriente

— 117 —



mediatamente después de la tribulación de aquellos días, el sol se oscurecería, y la 
luna no daría su resplandor. Las estrellas caerían del cielo y los poderes de los cielos 
serían sacudidos. Entonces se manifestaría la señal del Hijo del Hombre, y en ese 
tiempo harían duelo todas las tribus de la tierra, y verían al Hijo del Hombre vi-
niendo sobre las nubes del cielo con poder y gran gloria».34  

Digamos que la liberación y la ruptura del orden arcóntico (material) de las es-
trellas y los planetas presuponía, dentro de la literatura del gnosticismo y de ciertas 
sectas místicas y apocalípticas judías y samaritanas, todo un desafío al orden mate-
mático del movimiento de los cuerpos celestes, que únicamente podía venir aso-
ciado a la figura del Juez Salvador de la literatura apocalíptica (oscuridad) y del 
revelador de la Sabiduría de Dios del gnosticismo cristiano (brillo y luminosidad). 

El tema del fatum vencido por la luz o por la oscuridad, en última instancia, ven-
cido por una intervención divina que debía suprimir el poder y la fuerza del movi-
miento armónico de los planetas, dueños hasta entonces del destino de los 
hombres, aparecía ya en gran parte de la literatura precristina y cristiana. Aparecía 
en el Libro de Henoc, se insinuaba en otros textos de la literatura apocalíptica, era 
la razón de la soteriología del gnosticismo y parte muy importante también de de-
terminadas ideologías del mundo grecorromano.  

La destrucción del poder de los planetas y la liberación de las ataduras del des-
tino a través de un Salvador asociado a la luz y al fuego sagrado (persa, judío, gre-
corromano o samaritano) constituía tanto la base del mito gnóstico del retorno de 
los iluminados a la luz del Padre, como la base del mito apocalíptico que, desde la 
oscuridad y el caos, apuntaba a la instauración de un nuevo ciclo de relaciones entre 
la tierra y el cielo, liberado el colectivo de los justos y los benditos de la tiranía de 
los arcontes. 

…Una interpretación helenística de la venida del Salvador que aparecía también 
en las diferentes variantes de la gnosis primitiva: «El gnosticismo precristiano adop-
taría este mismo tema, mencionado con la misma significación en el Libro Sagrado 
de Eugnosto. El gnosticismo, a su vez, lo heredaría, pero solo después de trans-
formarlo o repetirlo, a fin de relacionarlo con el extraño acontecimiento [el des-
censo del Hijo] que afirmaba haber tenido lugar a comienzos de nuestra era».35  

La estrella de Belén que anunciaba el nacimiento de Jesús; el oscurecimiento 
del sol que, en plena Pascua, anunciaba la muerte de Cristo; el nacimiento de madre 
virgen del Salvador;36 la adoración de los magos; el nacimiento en el pesebre; la 

34  Mc. 13.24-26. Mt. 24.29,30. 
35  J. Doresse. Op. Cit. 531. 
36  Mt. 1.22,23. Lc. 1.27. Las primitivas imágenes de la Virgen María la representaban con 
dos espigas de trigo en la mano, lo mismo que aparecen representadas Perséfone y la Virgen 
zodiacal. (H.P. Blavatsky. Op. Cit. Vol. IV. 163).

Nueva Perspect iva /

— 118 —



muerte de los inocentes; la huida a Egipto, etc., etc., fueron solo algunos de los 
muchos elementos fabulosos que, en su contexto cultural, expresaron una «verdad» 
simbólica que los evangelios y parte de la literatura gnóstica compartieron con el 
conjunto de rasgos arquetípicos del mito, de origen persa, del salvador descen-
dido.37 Y, dentro de los cuales, la estrella, como símbolo de su nacimiento y como 
signo que desafiaba a la fatalidad cósmica de los arcontes y demonios, aparecía 
como elemento insustituible del relato de la natividad del Niño Dios de muchas de 
las culturas antiguas. 
 
 

 
 
 

37  J. Campbell. Op. Cit. 366-371.  

Eliseo Ferrer / La Estrella de Oriente

— 119 —


