La Estrglla de Urieﬁte
Un De afio Slmhl'.llll':ﬂ al Antiguo ~ -
Determinismo de los Astros y los Planetas

fv""”"'”‘\
Eliseo Ferrer
Nueva Perspectiva Simbolica y Cultural
(v no Astral) de la Estrella de Belen

y su Anuncio del Nacimiento del Salvador



*

Informacion on line sobre el autor:

https://orcid.org/0000-0003-2612-547X

https://eliseoferrer.com/libros/
https://eliseoferrer.com/resenyas/
https://eliseoferrer.com/articulos/

Eliseo Ferrer es autor, entre otros, del libro:
EL MITO CRISTIANO, SEGUN LOS TEXTOS

*

Messipor COMUNICACION
MADRID - Miami

Maquetacion, Diseiio y Ediciéon




Eliseo Ferrer

La Estrella de Oriente:

Un Desafio Stmbolico

al Determinismo de los
Astros y los Planetas

/

NUEVA PERSPECTIVA SIMBOLICA Y CULTURAL (Y NO ASTRAL)
DE LA ESTRELLA DE BELEN Y SU ANUNCIO
DEL NACIMIENTO DEL SALVADOR

—-103 -



Queda prohibida, salvo excepcion prevista en la ley, cualquier forma de reproduccion, distribu-
cion, comunicacion publicay transformacion de este texto sin contar con la autorizacion de los ti-
tulares de la propiedad intelectual. La infraccion de los derechos mencionados es constitutiva de
delito contra la propiedad intelectual (Art. 270y siguientes del Codigo Penal).

El Centro Espaiiol de Derechos Reprograficos (CEDRO) vela
por el respeto de los citados derechos.

*

= N

*
© Eliseo Ferrer Latre
Publicado en Figshare
22 de Diciembre de 2025

—104—



LA ESTRELLA DE ORIENTE: UN DESAFi0O SimBOLICO
AL ANTIGUO DETERMINISMO DE
LOS ASTROS Y LOS PLANETAS

NUEVA PERSPECTIVA SIMBOLICA Y CULTURAL (Y NO ASTRAL)
DE LA ESTRELLA DE BELEN Y SU ANUNCIO
DEL NACIMIENTO DEL SALVADOR

0mo vamos a ver en este pequefio ensayo, el fendmeno mistico de la luz

estelar fue algo que nada tuvo que ver con la realidad astronémica y cos-

mica; que nada tuvo que ver con la materia del mundo, en definitiva; sino
que se presentaba como imagen de la semdntica del simbolismo mistérico que
practicaron diferentes corrientes misticas del helenismo. Una imagen derivada
de la observacion del cielo nocturno que, paraddjicamente, expresaba un pro-
fundoy radical desafio al significado cultural atribuido en aquel tiempo alos astros
y los planetas: el determinismo de los objetos celestes sobre la vida de los hom-
bres.

Vengo escuchando desde siempre los mas extravagantes argumentos sobre
todo aquello que se refiere a la literatura de los origenes cristianos. Por eso, en
relacion a nuestro asunto, voy a empezar comentando lo que no fue (bajo ningtin
concepto) la Estrella de Oriente, la Estrella de Belén o la Estrella de los Magos,
como quiera que llamemos a este singular fendmeno relatado en la literatura del
evangelio de Mateo.! Es decir, voy a descartar aquello a lo que no se refiere el
simbolismo de esta luminaria navidena, y que errénea e ignorantemente se asocia
con los astros, para pasar a explicar finalmente el verdadero significado del sim-
bolismo cultural ¢ histdrico de su luz divina. Un simbolismo que, curiosay sor-
prendentemente, se presenta como radical antitesis de la cosmologia, de la
astrologia y de la astronomia, y que no fue sino signo y manifestacion central de
la soteriologia intemporal y eterna de ciertos grupos de la gnosis cristiana primi-
tiva. Pues, como veremos, la Estrella de Oriente se nos presenta hoy justamente

' Mateo. 2. 2-11.
—105 -



Nugeva PerspecTiva /

en las antipodas de lo que generalmente se le atribuye; porque lo que expresa no
es otra cosa que la negacion y la superacion de la armonia y el poder del determi-
nismo fatalista de los astros y los planetas, dominados por los arcontes y demonios.
Y ello a pesar del uso de las imagenes cosmicas que combatia.

Asi, he oido decir con frecuencia, igual que lo habran oido la mayoria de los lec-
tores, que la Estrella de Oriente pudo haber sido una Nova o una Supernova; que
pudo haber sido un cometay no una estrella (el cometa Halley?, se preguntan al-
gunos), o que pudo haber sido incluso algin asteroide caido del cielo. Conozco
incluso quienes, dentro de ese gremio de divulgadores de lo falso que asocian la
palabra «ciencia» a sus propias ocurrencias, descartan las hipotesis anteriores y
vienen a hablarnos del planeta Urano: vienen a recordarnos la especial configura-
cion que este adopto con Saturno el afio noveno de la era anteriory de la que, con-
trariamente a lo que afirman, no han quedado registros por una evidente y sencilla
razon: porque Urano fue un planeta desconocido hasta el siglo dieciocho. Incluso,
se estd imponiendo hoy en las redes el discurso dominante de las universidades
pontificias que nos habla de las conjunciones Japiter y Venus los afos tres y dos
antes del anno domind. Sin olvidar, por supuesto, como veremos a continuacion,
el mds importante fendmeno celeste de la triple conjuncion astral de Jupitery Sa-
turno el afio siete antes de nuestra era.

Es decir, nos encontramos con un racionalismo muy estrecho de miras que,
completamente ignorante de los senderos por los que transitan los simbolos y ar-
quetipos de los mitos y la mitologia, busca el reconocimiento con anacrénicas, ideo-
logizadas y erréneas interpretaciones, derivadas siempre de una lectura
estrictamente literal y torpe de los textos antiguos, no solo de los evangelios.

Pues lo cierto es que buena parte de la historiografia moderna, formada en una
concepcion estrictamente positivista, ha tendido a desplazar el andlisis simbolico
y mitoldgico en favor de explicaciones causalistas y literalistas. Por eso, desde esta
perspectiva, el relato evangélico de la Estrella de Belén debia explicarse necesaria-
mente a través de un fendmeno astronémico verificable, relegando el lenguaje mi-
tico al dmbito de lo accesorio, de lo superficial e ingenuo. Sin embargo, este
enfoque, que ignora la riqueza metodologica de los planos emic y etic de la antro-
pologia, ignora en consecuencia los codigos simbolicos propios del helenismo tar-
dio y desatiende el cardcter profundamente espiritual y polémico del texto de
Mateo, que no aspiraba a describir un hecho fisico, sino a subvertir el orden cos-
mologico dominante.

Estoy sefialando con el dedo a todos esos profesores que, educados en el ana-
cronismo y el peor positivismo, son incapaces de entender el verdadero sentido
emic que emerge de las cloacas de laaccion humana de las distintas culturas. Todos
ellos constituyen la avanzadilla de esa “ciencia historica” (como llaman a su extrafia

—106—



Evriseo FERrRER / LA ESTRELLA DE ORIENTE

ocupacion) que convierte los misteriosos y oscuros origenes del cristianismo en la
obviedad de un relato paraviejas y ninos. Curiosamente, lo saben todo de Jesus de
Nazarety nada de Cristo ni de Sofia; ni del Verbum carnalizado; ni del Logos me-
diador; ni del Logoi spermatifoi. Todos ellos dominan de segunday tercera mano
la historia judia del Segundo Templo, a la que, desde sus vagas y confusas evoca-
ciones, denominan «ciencia», yalo he dicho. Y lo hacen con la misma perspicacia
y habilidad con la que los magos manejan la chistera, el conejo y el baston. Y todos
ellos también, completamente ignorantes de lo que en realidad fueron los fendme-
nos de Sofia-Sabiduria, Jestus-Ciristo, el Hijo del Hombre, el Logos de Filony, en
definitiva, el primerisimo cristianismo, terminan convirtiendo en familia numerosa
alaprole de Mariay José y poniéndole anteojos, calcetines blancos y sandalias a la
figura gnostica de Jesus.

Lo cierto, y sin irnos por las ramas de la sitira innecesaria, es que muchos de
estos sedicentes «investigadores» y divulgadores de viejas y gastadas ideas descu-
brieron ya en el siglo pasado que, puesto que su medio natural era la «ciencia his-
torica» y no los mitos, ni la fe ni la teologia, la explicacion de la literalidad textual
de la Estrella de Belén en el evangelio de Mateo debia descansar en un principio
de racionalidad astron6mico y nunca en las oscuras y patéticas fabulaciones del ale-
gorismo mitolégico. Porque algo importante, desde «un punto de vista cientifico»,
habria debido ocurrir en aquel tiempo del inverosimil nacimiento de Jesis de Na-
zaret; un fendmeno material asociado, incluso, para muchos, a la benéfica provi-
dencia del todopoderoso. Algo conocido en su momento, de lo que pudo haber
quedado constancia en olvidados registros escritos, y que el mismo Johannes Ke-
pler redescubri6 y comunicé al mundo en los primeros tiempos del desarrollo cien-
tifico, entrado ya el siglo XVII. Me refiero a la triple conjuncion de Japiter y
Saturno, ocurrida el afio siete antes de nuestra era, segin la cual Jupiter se habria
desplazado a través de la constelacion de Piscis para aproximarse hasta el planeta
Saturno. Un fendmeno astronomico clave, determinante y grandioso (crucial, desde
mi punto de vista, pero en otro plano y en otro orden de cosas muy diferente al de
la Estrella de Oriente) a la hora de interpretar y entender la cultura cristiana que
ha movido el mapa mundi mental y las inquietudes, las filias y las fobias, de todo
Occidente durante dieciocho siglos. Tan importante, desde mi punto de vista, que
invalida cualquier reduccionismo del tipo del que estamos refiriendo en estas pa-
ginas: la reduccion, en definitiva, como hacen nuestros racionalistas de ocasion,
de la triple conjuncion planetaria del afio siete antes de nuestra era a la Estrella de
Oriente, a la Estrella de Belén o a la Estrella de los Magos, como queramos deno-
minarla. Se trata de dos fenémenos completamente diferentes en todos los senti-
dos.

Y he aqui el verdadero enredoy el motivo de confusion de dos diferentes pers-

—-107-



Nugeva PerspecTiva /

pectivas en la forma de entender los simbolos y la ontologia material del mundo, la
alegoriay la misma materialidad del cosmos: aquel punto donde se cruzan dos pers-
pectivas igualmente verdaderas, pero con premisas radicalmente diferentes: la que
derivaba de la realidad astrondmica sus propios significados (como vamos a ver con
la triple conjuncién astral de Japitery Saturno) y aquellas que, desde la mistica de
sus significados desafiaban a la astronomia y al cosmos (como vamos a ver con la
Estrella de Oriente).

Lallegada del Salvador, anunciada por los astros.

Ocurre que, desde mi punto de vista? (y desde el punto de vista de Carl G.
Jung),? la triple conjuncién de Jipiter y Saturno del afio siete antes de nuestra era
no debe entenderse como un fenémeno aislado ni como una simple curiosidad as-
trondmica retrospectiva, sino como un elemento simbolico integrado en una tra-
dicion de larga duracion relativa a la esperanza mesianica.* Ahora bien, conviene
subrayar que Jung no aportaba pruebas historicas directas del judaismo del siglo
primero, sino que reconstruia una semdntica astral apoydndose en fuentes judias
medievales y en la persistencia de motivos simbdlicos que, por su coherencia in-
terna y continuidad, permiten inferir la existencia de una tradicion anterior. En
este sentido, la triple conjuncion astral funcionaria como un trasfondo cosmolégico
cargado de significacion para determinados sectores del hebraismo helenizado.

De tal manera que el significado mesidnico de este fendmeno cdsmico se pre-
sentaria como fundamento oculto, como cimentacion ideoldgica, como leitmotivy
ultima ratio de toda la posterior construccion neotestamentaria. Pues existio, segun
Jung, la tradicion y la creencia en ciertos sectores del judaismo de que la llegada
del mesias se produciria en aquel tiempo en que los planetas de Japiter y Saturno
entrasen en confluencia. No obstante, y como no quiero desviarme de mi hilo con-
ductor, voy a remitir a todos aquellos lectores interesados en este apasionante
asunto de la triple conjuncion astral del afo siete antes de nuestra era a la lectura
del capitulo «Astrologia y cosmologia en el primer cristianismo. En torno alos as-
tros, el calendario celeste, el tiempo del mesias y el mundo patrocinado por los
obispos de la Iglesia»,” de mi libro Sacrificio v drama del rey Sagrado; en particu-
lar, al epigrafe titulado «El tiempo del Mesias. El pez, la profecia de Daniel y la
triple conjuncion de Japitery Saturno».® En estas paginas pongo en relacion, a tra-

2 Cf. Eliseo Ferrer. Sacrificio y drama del Rey Sagrado. Genealogia, antropologia e histo-
ria del mito de Cristo. Madrid, 2021.

3 Cf. Carl G. Jung. Aion. Contribucion al simbolismo del si mismo. Barcelona, 2011.

* Op. Cit. 170-202.

5 E. Ferrer. Op. Cit. 597-626.

¢ Op. Cit. 614-618.

- 108 -



Evriseo FERrRER / LA ESTRELLA DE ORIENTE

vés de un encaje casi perfecto, tres fendomenos culturalmente diferentes, pero que
forman parte de un mismo engranaje estructural: las teorias de Carl G. Jungy de
cierto gnosticismo cristiano sobre el papel de la triple conjuncion astral del afio
siete antes de nuestra era en la determinacion del nacimiento del mesias, del nifio-
dios o del rey salvador; los prondsticos relativos al tiempo de la llegada del mesias
establecidos en el libro de Daniel,”y la creacion del anno domini por Dionisio el
Exiguo® durante el pontificado de Juan I, a principios del siglo sexto. Todos ellos,
como puede observarse, constituyen asuntos aparentemente alejados de la litera-
lidad de los evangelios, aparentemente ajenos al discurso narrativo de la probable
fabula de Jests de Nazarety aparentemente extranos a la textualidad de los pastores,
del portal navideno, de la Estrella de Belén y de la supuesta visita a Judea de los
magos de Oriente. Pero lo cierto es que esos tres importantisimos asuntos (con-
juncion astral del afio siete antes de nuestra era, profecia de las setena semanas de
Daniel y creacion retrospectiva de Dionisio el Exiguo) aparecen todos ellos sote-
rradosy fundidos en hormig6n y acero dentro de las profundidades de los cimientos
que generaron los motivos, los estimulos y el midrash pesher de la narracion evan-
gélica. Latriple conjuncion de Jupitery Saturno formé parte de la cosmologia esen-
cial en los origenes cristianos, como signo anunciador de la llegada del mesias,
segtin interpretacion de determinadas sectas hebreas helenizadas y segtin recoge
Jung, como digo. Pero fue algo muy diferente del significado de la Estrella de Belén,
que no apareciéo mas que como representacion simbolica y bandera de un misti-
cismo que desafiaba la materialidad del cosmos y el movimiento planetario de los
arcontes y demonios.

He de insistir en que la triple conjuncion astral de Japiter y Saturno en Piscis
estuvo asociada por lo general, dentro de ciertas sectas hebreas, con el signo anun-
ciador de la llegada del mesias, segtin las referencias citadas. Incluso, debo afadir
que los cabalistas judios, para quienes la figura de Jesucristo carecia de todo interés
y significado, por ignorado, continuaron anunciando la llegada del mesias de Israel
alo largo de toda la Edad Media, justo coincidiendo con una nueva conjuncion de
los planetas Jupiter y Saturno. El caso més evidente y conocido fue el del judio por-
tugués Isaac Abravanel, quien, desatento al cristianismo de la Iglesia, seguia expli-
cando en el siglo quince que el mesias vendria cuando los planetas Jupiter y Saturno
se presentasen en conjuncion en el signo Piscis. «Abravanel —segun Jung— espe-
raba lavenida del mesias bajo el signo de Piscis; es decir, en la conjuncion de Japiter
y Saturno en ese signo. Y no fue el inico que expreso tal esperanza. Encontramos
las mismas interpretaciones con cuatro siglos de anterioridad, a través del rabi Abra-

" Daniel. 9.24-27.
8 E. Ferrer. Op. Cit. 615, 616.

—-109-



Nugeva PerspecTiva /

ham ben Jiyya (muerto en 1136) y de Salomé6n Ibn Gabirol (1020-1070)».° Para
Jung, la conjuncion de Japiter y Saturno significaba la unién de los opuestos ex-
tremos: «En el ano siete antes de nuestra era—concluia el psicoanalista suizo— su-
cedio esta célebre conjuncion no menos de tres veces en el signo Piscis. La méxima
aproximacion se produjo el 29 de mayo de ese afio, con una distancia de solo 0,21
grados; o sea, menos de la mitad del ancho de la luna llena». '

He de insistir, no obstante, en que las referencias a los cabalistas judios medie-
vales —Abraham ben Jiyy4, Salomon Ibn Gabirol o Isaac Abravanel— no deben in-
terpretarse como testimonios directos del judaismo del siglo primero, sino como
indicios de la pervivencia de una semdntica astral hebrea de larga duracion. El in-
terés de estas fuentes no reside en su valor cronoldgico inmediato, sino en mostrar
como determinados esquemas simbdlicos relativos al tiempo mesidnicoy ala triple
conjuncion de Jupiter y Saturno se mantuvieron activos y operativos en el pensa-
miento judio durante siglos, con independencia total del cristianismo y de la figura
de Jesucristo.

Es decir, que, por lo que estamos viendo, y si no constituyese una auténtica
burla de Satands y todo un sarcasmo hermenéutico, habria que darles la razon a
aquellos que, revestidos o no de ropajes pseudocientificos, vienen a decirnos que
Jests de Nazaret nacio (o debid nacer; o probablemente «lo nacieron») el afio siete
antes de nuestra era, cuando atn vivia el rey asesino y perseguidor de nifios; y que,
ademds, naci6 (o debié nacer o «lo nacieron») en primavera (en mayo, segun la
astro-mitologia de Jung), puesto que los pastores dormian al raso en sus majadas,
acariciados por la brisa fresca de la noche y bajo las lucecitas tintineantes de las es-
trellas. Pero, lamentablemente, nada de todo lo que acabo de relatar tiene que ver
con la Estrellade Belén... Tiene que ver, eso si, con la mitologia cosmico-temporal
helenistica de la encarnacion del Nino Dios, con la mitologia de la llegada del Rey
Cosmocritor, con la mitologia cosmico-temporal helenistica de la llegada del Sal-
vador y con la mitologia judia de la llegada del mesias anunciado por Natin. Pero
no con la Estrella de Oriente.

No hay constancia astronéomica de la Estrella de Belén.

Por lo demds, hoy estamos bastante al tanto de los fendémenos astronémicos
acaccidos entre el afio 744 (10 antes de nuestra era) y el aio 754 (anno domini),
que asi, en sentido emic, es como hay situarse frente al real calendario de aquel
tiempo (45 Urbe Condita); y no a través de los anacronismos e interpretaciones
posteriores de la Iglesia. Evidentemente, ninguno de ellos coincide con el fend-

° C. Jung. Op. Cit. 139.
0 Op. Cit. 143.

—-110-



Evriseo FERrRER / LA ESTRELLA DE ORIENTE

meno estelar relatado literariamente en el evangelio de Mateo; y solo la triple con-
juncion astral del afio 747, interpretada supuestamente por hebreos helenizados,
encaja dentro de la semdntica y el poder comunicador de los astros y planetas. He
aqui los datos:

—Aiio 745 AUC (9 a.n.e.). Conjuncion de Uranoy Saturno. Se trata de un fe-
nomeno que carece de relevancia para cualquier sistema astronémico o astroldgico
de laantigiiedad, puesto que Urano no fue identificado como planeta hasta el siglo
dieciochoy no formo parte de ningtin corpus simbolico, cosmologico o predictivo
antiguo documentado. Por ello, cualquier intento de vincular esta configuracion
con la Estrella de Belén incurre necesariamente en un anacronismo insalvable.

—Ano 747 AUC (7 a.n.e.). Tres Conjunciones Jupiter—Saturno en Piscis.
Desde Judea, Samariay Galilea, Jupiter y Saturno aparecieron como dos «estrellas
muy proximas» en el cielo nocturno. Esta triple conjuncion se interpret6 poste-
riormente con el cambio de era de Aries a Piscis, segtn la precesion de los equi-
noccios. Y este cambio llevaria consigo, entre otras interpretaciones posteriores,
la muerte del cordero y el nacimiento del pez, significados que fueron asumidos
como propios por las sectas que conformaron los primitivos cristianismos. Otro
de los significados de esa conjuncion astral en ciertas sectas hebreas y cristiano-
gnosticas primitivas fue el del nacimiento Mesias: del nacimiento del Salvador o
Rey Cosmocritor del helenismo.

—Ano 749 AUC (5 a.n.e.). Hubo un cometa registrado en cronicas chinas.

—Aio 750 AUC (4-a.n.e.). Un Eclipse lunar y fendmenos menores.

—Aio 751 AUC (3 a.n.e.). Conjuncion Jupiter—Venus en Piscis.

—Aio 752 AUC (2 a.n.e.). Nueva conjuncion Japiter—Venus. Junto ala con-
juncion del afio anterior, es uno de los datos manejados por las interpretaciones
tradicionales de las Iglesias de cara a ofrecer un sentido astronémico a la Estrella
de Oriente. Pero lejos de estas interpretaciones ideoldgicas interesadas, lo cierto
es que carece de todo sentido desde el punto de vista de las interpretaciones hebreas
de la semantica astral babilonica. Mientras la triple conjuncion astral de Jupiter y
Saturno del afio siete antes de nuestra era fue asociada con la llegada del mesias,
las conjunciones de Jupitery Venus estaban asociadas desde antiguo al simbolismo
de la prosperidad y la abundancia de bienes materiales.

—Aio 754 AUC (1 anno domini). Dionisio el Exiguo, bajo el pontificado de
Juan I, cred en 525 el anno domini. No considerd el aio cero.

—Ano 844 AUC (90 EC). Se escribieron probablemente los primeros textos
del Evangelio de Mateo.

—Ano 884 AUC (130 EC). Aparecio el texto definitivo de Mateo reeditado
por los estamentos de la Iglesia.

—Anos 904 - 1004 AUC (150-250 EC). Vagas alusiones a la Estrella de

—111-



Nugeva PerspecTiva /

Oriente de los escritores cristianos mds tempranos (siglos segundo y tercero EC).

-Justino Martir (100-165 EC). En su Didalogo con Trifon hizo referencia a
profecias sobre el nacimiento de Cristo, mencionando fendmenos celestes que
lo anunciaban, aunque no necesariamente con detalles sobre la estrella.
-Tertuliano (155-240 EC). Habl6 de los signos celestes y maravillas que
acompanaron el nacimiento de Jesus, refiriéndose a la tradicion de la estrella,
pero sin mas detalles.

-Origenes (184-253 EC). En sus comentarios sobre el evangelio de Mateo
analizaba la estrella, interpretandola de manera esencialmente simbolicay solo
en segundo plano en sentido literal. Se referia a que el texto de Mateo hablaba
de un hecho observable, pero Origenes no afirmaba conocer qué tipo de fe-
nomeno astrondmico habia sido aquel; simplemente aceptaba sin ninguna cri-
tica que el evangelista lo describia como un suceso en el cielo. Sin embargo, y
mucho més importante, Origenes veia en la estrella un significado simbolico
y espiritual, como en otros muchos elementos de los evangelios: representaba,
segun €, la luz de Cristo que guiaba a los gentiles hacia la salvacion.

Repito que todo lo relatado anteriormente no tiene nada que ver con la Estrella
de Belén... Pues he aqui que aquella noche en que la Virgen Maria estaba de parto
y una estrella grande y luminosa lleg6 procedente de Oriente, absorbio dentro de
su luz toda posible luminaria celeste, segtin lal6gica simbolica del relato, y se poso
sobre los tejados de Belén: la ciudad que el profeta Miqueas habia elegido para el
nacimiento del mesias de Israel: «Porque ti, oh Belén Efrata, aunque eres pequena
entre las familias de Judd, de ti saldrd el que serd el gobernante de Israel, cuyo origen
es antiguo, desde los dias de la eternidad»."!

Pues he aqui que, en la logica interna del texto, la estrella que procedia de
Oriente no competia con las demds luminarias del cielo ni se integraba en el orden
astrondmico conocido, sino que lo desbordabay lo eclipsaba. Se trataba de una luz
que, en el plano narrativo y simbdlico, anulaba la eficacia del resto del firmamento
y se comportaba como una manifestacion autonoma, ajena a toda regularidad cds-
mica, reforzando asi su cardcter espiritual y no astronomico.

Por lo demds, no debe sorprendernos que el nacimiento del mesias prometido
se anunciase en la literatura del evangelio de Mateo a través de los magos-astrélo-
gos'?y de la Estrella de Oriente que marcaba el camino de Belén: una estrella com-
pletamente ajena a la conjuncion astral de Jupitery Saturno y completamente ajena

" Migueas. 5.2.
2 Mt 2.1,2.

—112-



Evriseo FERrRER / LA ESTRELLA DE ORIENTE

también a cualquier consideracion astral o planetaria de indole fisico, csmico, ma-
terial y matematicamente cuantificable. Se trataba, en realidad, de un simbolismo
astral con el que, contrariamente a la interpretacion racionalista, se expresaba la
negacion del poder arcontico de las estrellas y los planetas, al tiempo que anunciaba
un poder superior descendido del cielo (la encarnacion del Verbo o Logos de Dios).
Es decir, se trataba de un simbolismo astral (tan solo en su representacion formal)
con el que se pretendia legitimary ofrecer carta de naturaleza al descenso y alalle-
gada al mundo del verdadero Salvador; lo que indicaba, a primera vista, que la ma-
yoria de los destinatarios del mensaje, sobrecogidos probablemente bajo el poder
de los signos celestes, debian aceptar el mensaje del texto, debian estar familiari-
zados con su lenguaje y debian interpretar correctamente la fuerza expresiva de su
simbologia.

Una tradicion universal dentro de la cultura del helenismo.

Como ya he dichoy repetido, el fendmeno mistico de la luz estelar fue algo que
nada tuvo que ver con la realidad astronémica y cosmica, sino que se presentaba
como imagen de la semdntica del simbolismo de diferentes corrientes misticas del
helenismo. En todas las culturas de la época, y muy particularmente en la tradicion
heredada del zoroastrismo, la manifestacion de la natividad del cosmocrator-re-
dentor aparecia dominada por las imagenes de la estrella, de laluz y de la gruta; in-
fluencias que se dejaron notar también en el seno de ciertas sectas helenisticas
samaritanas y judias. Segun las tradiciones persas, el zvarna que brillaba por en-
cima de la montana sagrada era el signo anunciador de la venida de Saoshyant, el
redentor milagrosamente nacido de la simiente de Zaroastro y de unavirgen.'® «Los
persas consideraban las epifanias de la luz, y, en primer lugar, la aparicion de una
estrella sobrenatural, como el signo anunciador por excelencia del nacimiento del
cosmocrator y salvador. Y como el nacimiento del futuro rey redentor del mundo
debia tener lugar en una gruta —manifestaba Eliade—, la estrella o la columna de
luz debia brillar por encima de esa gruta. Por lo que fue muy probable que los cris-
tianos tomasen de los partos la imagineria de la natividad del cosmocrator-redentor
y laaplicasen al nacimiento de Cristo».'* En este sentido «se pronunciaron también
Monneret de Villard y Widengren, para quienes este motivo fue, sin duda, de origen
persa. El Protoevangelio hablaba de una luz cegadora que inundaba la gruta de

13 Mircea Eliade. Mefistdfeles y el andrégino. Barcelona, 2001. p. 54. Dentro de la tradi-
cioon irania, Eliade sefialaba también el simbolismo de la ascension periddica al «monte de
las Victoriasy, el «centro del mundo» donde la luz escatolodgica se dejaba ver por primera
vez.

4 Op. Cit. 51. Eliade cita a G. Widengren. Fenomenologia de la religion. Madrid, 1976. p.
313.

—-113-



Nugeva PerspecTiva /

Belén;y cuando esta comenzaba a retirarse, aparecia el Nifio. Lo que venia a indicar
que laluz era consustancial a Jesis, o bien se trataba de una de sus epifanias».'

Si bien, segin Eliade, fue el autor anénimo del Opees imperfectum in Mau-
haeum (Patr. Gr. LVIL. 637-638) quien introdujo elementos nuevos de esta sim-
bologia persa en la leyenda cristiana. «Segun este texto, los doce Reyes Magos
vivian en los alrededores del monte de las Victorias. Conocian la revelacion secreta
de Set concerniente ala venida del Salvador y cada afio escalaban la montana, donde
se encontraba una gruta entre fuentes y arboles. Alli, adoraban a Dios en voz baja
durante tres dias, esperando la aparicion de la estrella. Y esta aparecia finalmente
bajo la forma de un nifio, que les dijo que marchasen a Judea... De tal manera que,
guiados por la estrella, los Reyes Magos viajaron durante dos afios. Y, de regreso,
contaron el prodigio del cual habian sido testigos».'®

Y similares planteamientos mantuvo Anders Hultgard, para quien habia que
descartar que la Estrella de Oriente hubiese sido resultado de un fenémeno astro-
nomico ocurrido al principio nuestra era, como habitualmente se cree. Para este
autor, una interpretacion basada en las tradiciones persas sobre los magos serfa
mis acorde y encajaria mejor con el relato evangélico. «El texto griego de Mateo
no hablaba de astrélogos en general, sino de magos (gr. /zagod) de Oriente, es decir
de sacerdotes mazdeos de la época. Estos personajes —senalaba Hultgard— habian
observado el surgimiento de una estrella que predecia el nacimiento del salvador
cristiano. Y esto era resultado de la adaptacion de una leyenda irania relacionada
con el nacimiento del rey salvador que representaba el dios Mitra. Tal leyenda fue
conservada a través de una forma ligeramente reelaborada en algunos textos cris-
tianos primitivos, en especial en el Opus imperfectum in Mawhaeum'y en la Cro-
nica del Pseudo Dioniso».'” Para Huligérd, al igual que para Eliade y para
Widengren, ambos textos relacionaban claramente a los magos con la mitologia
persa, y describian la reunién anual de los sacerdotes mazdeos en la cumbre de una
montafia donde habia una cueva, drboles y una fuente: la montaia sagrada... Alli,
esperaban la aparicion de una estrellay el descenso de la figura del salvador celeste,
que debia bajar por la columna de luz formada por la propia estrella.

No hace falta que recordemos que la sabiduriay la santidad fueron representadas
en la tradicion persa, al igual que en la tradicion de la India antigua, por la lumino-
sidad cegadora que surgia del fuego sagrado.'® Por lo que no hay duda de que, en

5 Op. Cit. 51, 52.

16 Op. Cit. 52.

17 Anders Hultgard. «La religion irania en la antigiiedad. Su impacto en las religiones de su
entorno: judaismo, cristianismo, gnosis». En Biblia y helenismo. El pensamiento griego y la
formacion del cristianismo. (A. Pifiero Ed.). Cordoba, 2006. p. 583.

'8 De la misma forma que las Upanishads identificaban el afman con la luz interior del in-

—114-



Evriseo FERrRER / LA ESTRELLA DE ORIENTE

términos de discurso narrativo, el elemento luminoso de la estrella de Mateo pudo
encuadrase, mas alla de las referencias escriturarias eclesiasticas, dentro de la tra-
dicion cultural indoirania. La estrella de Belén informaba del nacimiento prodigioso
de un rey salvador a los magos caldeos, quienes, desde lejanas tierras, emprendian
un largo peregrinaje para glorificar al nifio recién nacido. La transformacion de
estos magos caldeos en reyes de Oriente formaria parte, segin algunas interpreta-
ciones, de la fabulacion popular desarrollada con posterioridad por influencia de
la fantasia greco-egipcia.

Casualmente, la fiesta de los Reyes Magos, que se celebra en toda la cristiandad
el seis de enero, y que en Oriente fue la fecha del nacimiento de Cristo, fue también
la fecha en que en Alejandria se celebraba el festival del nacimiento del nuevo e6n
(una personificacion sincrética de Osiris y el Sol) en el templo de Core, «la Don-
cellar; que alli se identificaba con Isis, de quien la aparicion de la estrella Sirio (Sot-
his) habia sido durante milenios el signo mds esperado. «La elevacion de la estrella
anunciaba la subida de las aguas del Nilo, a través de las cuales la gracia renovadora
del mundo, del muertoy resucitado senor Osiris, iba a derramarse sobre la tierra». "

La estrella, la esperanza mesidnicay las visiones gnosticas.

Por lo demds, desde tiempos remotos, la esperanza mesidnica de Israel habia
estado ligada a la aparicion de una estrella. Incluso, desde la mas lejana antigiiedad,
no solo en el judaismoy en la tradicion indoirania, sino también en todo el Oriente
mediterrdneo se habia identificado el nacimiento del rey cosmocrator, del salvador,
con la aparicion de una estrella en el cielo. Lo que no dejaba de estar presente en
las Escrituras judias, como probaba la profecia de Balaam cuando afirmaba: «LLo
veré, pero no ahora; lo contemplaré, pero no de cerca: Una estrella saldra de Jacob,
se levantard un cetro de Israel. Aplastard las sienes de Moab y los craneos de todos
los hijos de Set».2’ Segiin Justino Mértir, «otro profeta, Isaias, anunciaba lo mismo
con otros términos. Una estrella debia elevarse de Jacob y una flor debia crecer
sobre lavara de Jesé. Y esta estrella luminosa que se levantaba, esta flor que crecia
enlavarade Jesé, erael Cristo Salvador».*! Otra referencia de Justino nos propor-
ciona también nuevos elementos de juicio: «Y que El habia de levantarse como una
estrella por el linaje de Abraham, lo manifestd Moisés cuando dijo: “Se levantara
una estrella de Jacob y un caudillo de Israel”. Y otra Escritura decia: “Mirad a un

dividuo, el Gran Bundahishn identificaba el alma con el xvarna, la «luz de la gloriay.

19 Joseph Campbell. Las mascaras de Dios. Vol. 1I1. «Mitologia Occidental». Madrid, 1999.
pp. 368,369.

2 Numeros. 24.17.

2 Justino. Primera Apologia. 32.12,13. Op. Cit. 217. Hay que hacer notar que Numeros
24.17 e Isaias 11.1 se funden en una sola cita atribuida a Isaias.

—115-



Nugeva PerspecTiva /

hombre. Sunombre es Oriente”. Levantdndose, pues, en el cielo una estrella ape-
nas hubo nacido Cristo, como se escribe en los recuerdos de sus Apostoles, reco-
nociéndole por ella los magos de Arabia, vinieron y le adoraron».>>

Por otro lado, tampoco hemos de menospreciar el hecho de que en el Apoca-
lipsis apareciesen dos citas referentes a la «estrella de la manana» cargadas de sig-
nificacion y enjundia. La primera de ellas® venia precedida por un texto de los
Salmos: «Yo le daré poder sobre las naciones y ¢l las regira con cetro de hierro».**
La segunda, mucho mas elocuente y expresiva, identificaba al revelador de la Sabi-
duria con la estrella matutina: «Yo soy la raiz y el linaje de David, la estrella res-
plandeciente de la mafiana».* Es decir, identificaba a Jesucristo ora con el sol
naciente, ora con el lucero del alba; es decir, el planeta Venus o la estrella de la
diosa Ishtar.

Por lo que parece posible, incluso, que (mds alld del Logos solar) la narracion
del Apocalipsis recogiese un signo distintivo de la narracion del mito ancestral y
arquetipico que, proveniente del mundo mesopotimico, yo etiqueto como «Sacri-
ficio y drama del Rey Sagrado»: aquel que perteneceria a la mitologia de la diosa
Inanna-Ishtary a su hijo-amante Dumuzi-Tammuz, decenas de siglos anterior a las
leyendas de la infancia de Mateo y Lucas. Pues no resulta descabellado pensar, a
tenor del texto del Apocalipsis, que la estrella que aparecia sobre Belén en la na-
rracion del evangelio de Mateo pudiera haber sido una proyeccion cultural del pla-
neta luminoso que tres mil afios antes se presentaba como la estrella de Ishtar,
Inanna, pastora sagrada y guardiana del establo de vacas, quien daba a luz a un hijo
al que se le llamaba «pastor», «sefor del aprisco de ovejas», «sefior de la red» y
«senor de vida».?® No hemos de olvidar que en la simbologia del primer cristianismo
Jesus fue también pastor, Poimén, como Dumuzi, Tammuz, Atis y Osiris (Poimén
leukon astron),*"y ala vez cordero: representaciones que se ajustaban perfecta-
mente al fin de la era de Aries y a su muerte simbolica, que ademés coincidia con el
signo zodiacal de la celebracion de la Pascua.

No obstante, el asunto relativo a la asociacion del nacimiento de Cristo con el
simbolismo persa de la estrella luminosa (que adquiere primacia, desde mi punto
de vista, frente alas demas influencias culturales) aparece explicado con profundi-
dad filoséfica en un pasaje del cristiano gndstico Teodoto;* un pasaje recogido

22 Justino Martir. Didlogo con Trifén. 106.4. En Daniel Ruiz Bueno. Padres apologistas
griegos. Madrid, 1954. p. 489.

B Ap. 2.28.

2 Sal. 2.8-9

3 Ap.22.16.

% Anne Baring y Jules Cashford. EI mito de la diosa. Madrid, 2005. p. 211.

27 «Pastor de las blancas estrellasy.

28 Clemente de Alejandria. Extractos de Teddoto. IV. 69-75.

—-116—



Evriseo FERrRER / LA ESTRELLA DE ORIENTE

por Clemente de Alejandriay donde se presentaba el fendmeno luminiscente como
una alegoria de la presencia del revelador de la Sabiduria en el mundo. El texto des-
cribia primero la naturaleza del destino humano, que resultaba causado por la fa-
talidad del movimiento de los cuerpos celestes al més puro estilo determinista: «Ast,
a través de la accion de las estrellas fijas y de los planetas, los poderes invisibles,
guiados por esos astros rigen las generaciones y las presiden».?? Pero «de esta dis-
putay lucha de los poderes, el Sefior nos liberay procura la paz, lejos del combate
de los poderes y de los dngeles».** «Por eso el Sefior descendio —aclaraba el gnos-
tico Teodoto— para traer la paz a los venidos del cielo y a los venidos de la tierra.
[...] Por eso se alzd en lo alto una estrella extrana y nueva, aniquilando la antigua
disposicion de los astros, brillando con una luz nueva no de este mundo, la cual
traz6 nuevos caminos de salvacion, como el mismo Sefior, Guia de los hombres,
que descendi6 ala tierra para cambiar desde la fatalidad a su Providencia alos que
creen en Cristo».?!

La oscuridad, el contrapunto de la luz estelar.

Por supuesto, el contrapunto, en el otro extremo de los contrarios, a esta inter-
pretacion de la Estrella de Belén (como ruptura de la necesidad, del fazum y de la
armonia matematica de la materialidad cosmica de los arcontes), lo encontramos,
enlos evangelios, en el eclipse solary el consiguiente oscurecimiento de la tierra,*
imposible en la época de la Pascua y que anunciaba la muerte de Jesucristo. Una
manifestacion del cielo que hoy sabemos desborda la dimensién meramente luc-
tuosa de una literal lectura de los textos, para transportarnos a una profundidad
simbdlica que solo encuentra acomodo en el contexto del Cristo cosmicoy en su
accion liberadora (a la manera luminosa y gnostica) sobre la fatalidad del determi-
nismo antiguo de los astros y los planetas.

Hay otros muchos ejemplos del simbolismo de la oscuridad. «En Plinio [por
ejemplo] hallamos un episodio semejante, que afirmaba haber sido observado en
Roma en sus dias. Nos encontramos ante la transposicion de un supuesto milagro,
concebido originalmente para glorificar la nueva Edad de Oro grecorromana que
constituia el reinado del deificado Augusto; una personalidad a la que se atribufa
también la abolicion milagrosa del hado astral».** Todo lo cual quedaba patente,
en el Nuevo Testamento, en el liberador anuncio de la llegada desde el cielo del
Juez Salvador al final de los tiempos, y en el nacimiento de un nuevo eén: «Pues in-

» Op. Cit. IV. 70.1.

3 Op. Cit. IV.72.1.

3 Qp. Cit. IV.74.1,2.

32 Mec. 15.33. Mt. 27.45. Lc. 23.44,45.

3 Jean Doresse. «Gnosticismo». En Historia Religionum. Madrid, 1973. Vol. L. p. 531.

—117-



Nugeva PerspecTiva /

mediatamente después de la tribulacion de aquellos dias, el sol se oscureceria, y la
luna no darfa su resplandor. Las estrellas caerian del cielo y los poderes de los cielos
serian sacudidos. Entonces se manifestaria la sefial del Hijo del Hombre, y en ese
tiempo harian duelo todas las tribus de la tierra, y verian al Hijo del Hombre vi-
niendo sobre las nubes del cielo con poder y gran gloria».**

Digamos que laliberacion y la ruptura del orden arcontico (material) de las es-
trellas ylos planetas presuponia, dentro de la literatura del gnosticismo y de ciertas
sectas misticas y apocalipticas judias y samaritanas, todo un desafio al orden mate-
matico del movimiento de los cuerpos celestes, que unicamente podia venir aso-
ciado a la figura del Juez Salvador de la literatura apocaliptica (oscuridad) y del
revelador de la Sabiduria de Dios del gnosticismo cristiano (brillo y luminosidad).

El tema del fazuum vencido por laluz o por la oscuridad, en tltima instancia, ven-
cido por una intervencion divina que debia suprimir el podery la fuerza del movi-
miento armonico de los planetas, duefios hasta entonces del destino de los
hombres, aparecia ya en gran parte de la literatura precristina y cristiana. Aparecia
en el Libro de Henoc, se insinuaba en otros textos de la literatura apocaliptica, era
la razon de la soteriologia del gnosticismo y parte muy importante también de de-
terminadas ideologias del mundo grecorromano.

La destruccion del poder de los planetas y la liberacion de las ataduras del des-
tino a través de un Salvador asociado a la luz y al fuego sagrado (persa, judio, gre-
corromano o samaritano) constituia tanto la base del mito gnéstico del retorno de
los iluminados a la luz del Padre, como la base del mito apocaliptico que, desde la
oscuridady el caos, apuntaba a la instauracion de un nuevo ciclo de relaciones entre
latierray el cielo, liberado el colectivo de los justos y los benditos de la tirania de
los arcontes.

...Unainterpretacion helenistica de lavenida del Salvador que aparecia también
en las diferentes variantes de la gnosis primitiva: «El gnosticismo precristiano adop-
tarfa este mismo tema, mencionado con la misma significacion en el Libro Sagrado
de Eugnosto. El gnosticismo, a su vez, lo heredaria, pero solo después de trans-
formarlo o repetirlo, a fin de relacionarlo con el extrano acontecimiento [el des-
censo del Hijo] que afirmaba haber tenido lugar a comienzos de nuestra era».*

La estrella de Belén que anunciaba el nacimiento de Jesus; el oscurecimiento
del sol que, en plena Pascua, anunciaba la muerte de Cristo; el nacimiento de madre
virgen del Salvador;* la adoracion de los magos; el nacimiento en el pesebre; la

3 Me. 13.24-26. Mt. 24.29,30.

3 J. Doresse. Op. Cit. 531.

3 Mt 1.22,23. Le. 1.27. Las primitivas imagenes de la Virgen Maria la representaban con
dos espigas de trigo en la mano, lo mismo que aparecen representadas Perséfone y la Virgen
zodiacal. (H.P. Blavatsky. Op. Cit. Vol. IV. 163).

- 118 -



Evriseo FERrRER / LA ESTRELLA DE ORIENTE

muerte de los inocentes; la huida a Egipto, etc., etc., fueron solo algunos de los
muchos elementos fabulosos que, en su contexto cultural, expresaron una «verdad»
simbolica que los evangelios y parte de la literatura gnostica compartieron con el
conjunto de rasgos arquetipicos del mito, de origen persa, del salvador descen-
dido.*"Y, dentro de los cuales, la estrella, como simbolo de su nacimiento y como
signo que desafiaba a la fatalidad cdsmica de los arcontes y demonios, aparecia
como elemento insustituible del relato de la natividad del Nifio Dios de muchas de
las culturas antiguas.

37°J. Campbell. Op. Cit. 366-371.

—-119-



